





Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft 229

Semantisch greifbar wird dieses ,pasto-
rale“ Handeln Gottes innerhalb der Ge-
schichte in dem Wort des Menschensoh-
nes, er sei der gute Hirte, der sein Leben
fiir seine Schafe lasst (vgl. Joh 10,12).
Daran orientiert sich auch jede zeitgenos-
sische Beurteilung des Handelns Gottes in
der Geschichte. Die Bestimmung der ,,Zei-
chen der Zeit“ hitte ohne die Kategorie
des Handelns Gottes keine Kriteriologie.
Die Darstellung des ,Pastor Bonus“ hat
nicht von ungefihr von Anfang an die
christliche Kunst beeindruckt und geprigt.

Es ist ja sehr verstindlich, dass man,
wenn es um die Zukunftsgestaltung geht,
immer zuerst an das Handeln der Men-
schen denkt. Dennoch ist zu fragen, ob
und inwieweit nicht die biblische Grund-
kategorie des Handelns Gottes (auch in
Dialektik zum unverstidndlichen und ver-
missten Handeln Gottes) in der Geschich-
te als die fundamentale Grundlage und Er-
moglichung des menschlichen Handelns
immer mitzubedenken sei. Damit wiirde
der Eindruck der Machbarkeit, der sich
lediglich auf die Moglichkeiten der Men-
schen beruft, korrigiert werden. Das
»Machen“ der Menschen wiirde dann
deutlicher in der ermdéglichenden Macht
Gottes in der Geschichte verwurzelt sein.
Viel und oft ist davon die Rede, was zu tun
ist, relativ wenig, was Gott an uns getan
hat, was er uns in seiner Gnade schenkt,
und dies nicht nur bezogen auf die liturgi-
schen und gottesdienstbezogenen Aspekte,
sondern als Querschnittsthema durch die
ganze Pastoral hindurch.

Wie die zwischenmenschliche Diako-
nie in einer permanenten Uberforderung
landet, wenn sie nicht mit der Kraft schen-
kenden Diakonie Gottes uns gegeniiber
verbunden wird (die zunehmende Frage
nach einer spirituellen Verwurzelung des
diakonischen Handelns vor allem im Be-
reich der Caritas ist ein Signal dafiir), so
kann auch das gesamte pastorale Handeln
der Menschen nicht vom pastoralen Han-
deln des ,,guten Hirten“ uns gegeniiber ab-
getrennt werden, weil es sonst im Uber-
maf} des Anspruchs erstickt. So geht es
nicht nur um den Auftrag der Kirche, der
erfiillt werden muss,’ sondern diesem Auf-
trag geht ein Zuspruch Gottes in unsere
Welt voraus, dem es zu verdanken ist, dass
der Auftrag erfiillt werden kann. Ich weif3,
vor allem aus dem Verkiindigungsbereich,
dass es immer leichter ist, Postulate zu
formulieren, als jene Dimension zur Spra-
che zu bringen, die theologisch die Gnade
genannt wird. Aber selbst von den besten
Postulaten kann man nicht leben, vor al-
lem nicht handeln, wenn dahinter nicht
die Kraft mitgeschenkt wird, zu erfiillen,
was notwendig ist, und durchzuhalten,
wenn man keine Erfolge sieht.

Gott ist jedoch nicht nur derjenige,
der zuerst gehandelt hat. Er wird nicht nur
durch das menschliche Handeln und
durch unsere Gottesdienste erfahrbar, son-
dern ist eine Wirklichkeit, die weit dariiber
hinausgeht und unendlich tief hinein
reicht in ein Geheimnis, dessen Griinde
und Abgriinde wir in diesem Leben nie-
mals begreifen und erfithlen kénnen. Was

3 Man braucht nur einen ersten Blick in die Pastoralpline der Diézesen werfen, um zu erkennen,
wie darin die Sprachform des Miissens und Sollens vorherrscht. Sprachlich kommt dies bei-
spielsweise zum Ausdruck, wenn die Gemeinde und nicht Christus als tragendes Subjekt des
liturgischen Geschehens genannt wird und wenn Gott in einem eigenartigen Passiv gelassen
wird, als hitte man eine Scheu davor, Gott explizit als Gegeniiber vorauszusetzen, wie dies in
der Basis aller Pastoral, im Gebet, geschieht. Vgl. zur theologischen Analyse deutscher Pasto-
ralpline und Leitlinien: J. I. Pock, Gemeinde zwischen Idealisierung und Planungszwang, Habi-

litation (Manuskript), Tiibingen 2005.



230 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft

mir in vielen Texten und Vorstellungen
von Kirchen und Gemeinden hinsichtlich
der zukiinftigen Pastoral auffillt, ist eine
fast totale Anbetungs- und Doxologieab-
stinenz: Die iiber das Handeln der Men-
schen und auch iiber die ,,Brauchbarkeit®
des Handelns Gottes fiir dieses Handeln
hinausgehende Dimension des Geheim-
nisses Gottes, wofiir das Lobgebet und die
Anbetung stehen, wird meist nicht einmal
spurenhaft angedeutet. Dieser Aspekt, Gott
noch einmal grofler und jeden Augenblick
nochmals gréfler sein zu lassen als die ei-
genen Vorstellungen und das eigene Kon-
nen, aber auch als das eigene Nichtwissen
und das eigene Scheitern, ist fiir die Zu-
kunft der Pastoral neu zu gewirtigen, da-
mit Gott iiber seine Brauchbarkeit hinaus
Gott sein darf und sein Geschopf dies an-
erkennt.*

Aus dieser Perspektive geht die Got-
tesbeziehung auch nicht in einer Sinnfin-
dung auf, wenngleich die menschliche
Sinnsuche durchaus eine entscheidende
Triebkraft fiir die erstere ist. Aber Gott ist
mit keinem menschlich zu findenden Sinn
zu identifizieren. Vielmehr zeigen viele Er-
fahrungen in Bibel und Tradition: Eine
Gottesbegegnung, die Gott mehr sein ldsst
als den eigenen Sinn, kann auch zulassen,
dass er diesen zerbricht und jenseits dieser
Kategorie neu begegnet.

1.3 Pastoraler Erfolg im Konflikt

Es ist verstindlich, wenn Pastoralvor-
stellungen fiir die Zukunft in einer beson-
deren Weise auf Stirke und Effizienz set-
zen, doch benétigt dieses Anliegen auch
die entsprechende Dialektik, die das Ande-

re nicht iibersehen lisst, namlich dass sich
Gottes Kraft im Schwachen zeigt, nicht nur
in der Nachhaltigkeit und Langfristigkeit,
sondern auch im Punktuellen und Fliich-
tigen, nicht nur in der Flexibilitit und
Mobilitit, sondern auch in ihrer Unter-
brechung und in dem, was in diesen aktu-
ellen Orientierungsbegriffen als verloren
gilt. Denn Gott sucht das Verlorene (vgl.
Koh 3,14). Nichts ist gegen die Grundein-
stellung zu sagen, dass im Sinne der Effi-
zienz bedacht werden muss, ob ein grof3er
wirtschaftlicher Aufwand vom Evangeli-
um her gerechtfertigt sei. Doch ist dazu
jene Einsicht zu formulieren, die ebenfalls
vom Evangelium her gerechtfertigt ist,
dass ndmlich ein grofler Aufwand womog-
lich auch dann nétig ist, wenn der Erfolg
ausbleibt, wobei eben zu kldren ist, was
Effizienz in konkreten Verhiltnissen be-
deutet. Ist damit gemeint, dass christliches
Bekenntnis auch dann noch erfolgt, wenn
christliches Handeln getan wird, obwohl
es gesellschaftliche und marktorientierte
Standards gegen sich aufbringt? Mit einer
solchen Dialektik wire dann der Effizienz-
begriff durchaus zu akzeptieren. Christo-
logisch wire hier nachzufragen, inwieweit
die , Torheit des Kreuzes“ gegeniiber allzu
einlinigen und wohltemperierten Ver-
stindnisweisen der pastoralen Titigkeit
wahrgenommen wird.

Hier ist nicht zuletzt von Jesus zu ler-
nen: Als seine Botschaft vom Reich Gottes
abgelehnt und es ihm verwehrt wird, all-
umfassend das Heil zu bringen, ist er zur
duflersten Sithnehingabe um der Ableh-
nenden willen bereit; und die Fiille des
Reiches Gottes wird erst sein, wenn er wie-
derkommt. Eine solche Spiritualitit kann

4 Vgl. O. Fuchs, Gottes trinitarischer ,,Offenbarungseid“ vor dem ,, Tribunal“ menschlicher Klage
und Anklage, in: M. Striet (Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitéitsglaube, Frei-

burg/Br. 2004, 271-295, 294f.



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft 231

nur aus einer Gottesbeziehung heraus-
kommen, die nicht nur den Erfolg trigt
und durch ihn bestitigt wird, sondern die
auch das Scheitern trigt und durch das
Nicht-mehr-Konnen hindurch den Mut
nicht verlieren ldsst und uns davor schiitzt,
in-Resignation oder Gewalt abzugleiten.
Nur ein Handeln Gottes, das Gott diesem
menschlichen Handeln gegentiber noch-
mals grofer sein ldsst, kann hier helfen.

In der Profilierung des christlichen
Gottesbezuges wie auch christlicher Dia-
konie geht es also nicht nur um eine ent-
sprechende Begleitung der Gesellschaft im
Dialog, sondern auch darum, Plausibi-
lititsdefizite und Missstinde offen zu
legen, selbst gegen den Willen der Dialog-
partnerInnen, was bis hin zur widerstdn-
digen Dialogverweigerung reichen kann,
wenn jede Begleitung Komplizenschaft
wire. Neben der Kooperation mit allen
Kriften guten Willens geht es auch darum,
jene Orte zu benennen, in denen die loka-
le und globale Gesellschaft ganz und gar
nicht von Solidaritit geprigt ist und wo
die Ursachen und die verursachenden
Menschen zu finden sind. Hier steht fiir
die Zukunft vor allem eine Transforma-
tion an, namlich der Ubergang von einer
Solidaritit, die sich auf die Plausibilitit
des Eigennutzes stiitzt, zu einer Solidari-
tit, die auf den Eigennutz verzichtet und
tiberhaupt das Teilen lernt. Hier greift das
christliche Zeugnis: Gerade Christen und
Christinnen konnen sich von der Doxolo-
gie eines die Nutzbarkeit unendlich iiber-
steigenden Gottes und der von daher ge-
glaubten unbedingten Gnade her in eine
Solidaritit hinein verausgaben, in der sie
eigene Nachteile riskieren, damit andere,

die benachteiligt sind, Vorteile erhalten.’
Fiir das Uberleben der Menschbheit ist eine
Solidaritit gefragt, die fiir unsere Breiten
zugleich eine Lebenseinschrinkung be-
deuten kann, ja bedeuten muss. Dies wi-
derspricht weitgehend den Plausibilititen
unserer Gesellschaft.

Diese missionarische Dimension gilt
auch fiir den Verkiindigungsbereich selbst.
Die Kirche spricht von einem Gott, der
immer nur annihernd durch das zum Vor-
schein kommen kann, was sie selber in
ihrem Handeln darzustellen vermag. Es
gibt geradezu einen unendlichen Mehr-
wert des Mysteriums und damit der Liebe
und Gerechtigkeit, aber auch der Verbor-
genheit Gottes gegeniiber dem, was die
Kirche in ihrer Praxis zur Erscheinung zu
bringen vermag. Von diesem unendlichen
Geheimnis Gottes zu sprechen, gerade ge-
geniiber der Banalisierung des Religiésen
in der gegenwirtigen Gesellschaft, ist eine
dringliche missionarische Aufgabe der
kirchlichen Pastoral: Das Horoskop darf
nicht die Transzendenzsehnsucht des
Menschen ginzlich verspeisen, so dass fiir
ein Dariiberhinaus keine Sehnsucht mehr
vorhanden ist. Diese pastorale Aufgabe gilt
auch fiir den interreligiosen Bereich,
glaubt die Kirche daran, dass ihr — und
zwar nicht durch eigene Leistung, auf die
sie sich etwas einbilden konnte, sondern
durch reine Gnade — die uniiberbietbar
authentische Ausdrucksform fir die Ge-
genwart des unendlichen Gottes in der
Menschheitsgeschichte geschenkt ist. Die
christliche Verkiindigung hat mehr denn
je die religionskritische Aufgabe, in sich
selbst und in der Gesellschaft zwischen
Gott und Gétzen, zwischen Anbetung und

5 Vgl dazu A. Loretan/F. Luzatto (Hg.), Gesellschaftliche Angste als theologische Herausforde-
rung, Miinster 2004; H. Schmidinger (Hg.), Identitit und Toleranz. Christliche Spiritualitit im

interreligiosen Kontext, Innsbruck 2003.



232 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft

Magie zu unterscheiden und dieser Un-
terscheidung nach innen wie nach auflen
Bedeutsamkeit zu verschaffen. Diese ,,Mis-
sion“ fithrt zugleich zu einer ganz be-
stimmten Konfrontation mit der Wissens-
gesellschaft, die nicht nur die Ethik, son-
dern auch das Mysterium im Wissen auf-
gehen lédsst und so jede Weisheit zerstort.®
Gerade in diesem letzteren Kontext wire
eine kirchliche Erwachsenenbildung mit
sicher auch neu zu findenden Vollzugsfor-
men von einer aktuell unerlisslichen Be-
deutung, insofern darin ein Bildungsbe-
griff vertreten wird, der die Freiheit und
das Geheimnis des Individuums vertritt
und so jeder Instrumentalisierung wider-
steht.

Dass auch Verwaltung, Biirokratie
und Finanzentscheidungen in der Kirche,
und zwar auf allen Ebenen, an die inhaltli-
che Qualitit der Pastoral zu binden sind,
briuchte eine eigene Erérterung. Es sei
hier nur auf Folgendes hingewiesen: Selbst
in den Dibdzesen, wo nach theologisch
qualifizierten Priorititen fiir die Pastoral
der Zukunft gesucht und darum gerungen
wurde, hat es sich als sehr schwierig her-
ausgestellt, in konkreten Entscheidungs-
fillen finanzieller Art dann tatsichlich
nicht nur verwaltungspolitisch zu ent-
scheiden, sondern jede Entscheidung mit
den pastoralen Priorititen in Verbindung
zu bringen. Denn dies bendtigt immer
noch einmal einen eigenen Diskurs mit
den Beteiligten und Betroffenen, der in der
allgemeinen Entscheidung filf Priorititen
noch nicht geleistet ist.”

2. Vernetzung und Verwurzelung
2.1 Plurale Orte der Pastoral

Die Kirche ist zunehmend an vielen
Orten in unterschiedlichen Gebilden von
Gemeinschaft, Institution und Angeboten
gegenwirtig. Auch wenn man immer noch
zuerst an die Pfarrgemeinde denkt, hat
sich doch auf Grund der individuellen
und damit pluralen Bediirfnisse, der ange-
stiegenen Mobilitit und der Differenzie-
rung von Lebensrdumen (die nicht mit
Wohnriumen identisch sind, sondern die
unterschiedlichen Wahl-, Kommunikati-
ons- und Relevanzraume der Individuen
im Blick haben)?® bereits in den Gemein-
den und zwischen ihnen, aber auch iiber
sie hinaus eine vielféltige kirchliche Land-
schaft gebildet, angefangen von unter-
schiedlichen Gruppen in der Gemeinde
bis hin zur lebensraumorientierten Seel-
sorge, in der die Kirche an besonderen
Orten in Stadt und Land gegenwirtig ist,
wo sich Menschen in einer kulturell und
sozial pluralen Gesellschaft begegnen. Die
City-Pastoral ist eine solche lebensraum-
orientierte Kirchengestalt: In ihr treffen
einander Menschen aus verschiedenen
Wohnbereichen, zu bestimmten Veranstal-
tungen oder auch nur, um ein Gesprich zu
suchen. Je mehr sich die Gegenwart der
Kirche in der Gesellschaft iiber die wohn-
raumorientierte Pfarrgemeinde in die le-
bensraumorientierten Prisenzformen hi-
neinbegibt, desto mehr entstehen fiir die
einzelnen Menschen innerhalb der Kirche

6 Vgl. T. Laubach (Hg.), Angewandte Ethik und Religion, Tiibingen 2003, besonders 21-38

(O. Fuchs) und 309-336 (A. Greis).

7 Zum Verhiltnis von Pastoral und Verwaltung vgl. O. Fuchs, ,Not macht erfinderisch!“ — auch
die Geldnot hinsichtlich der Pastoral?, in: Religionsunterricht an héheren Schulen 41 (1998),

238-245.

8  Vgl. M. N. Ebertz, ,Lebensraumorientierte Seelsorge im Bistum Mainz, in: K. Vellguth (Hg.),
Missionarisch Kirche sein, Freiburg/Br. 2002, 142-154; vgl. ders., Aufbruch in der Kirche, Frei-

burg/Br. 2003.



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft 233

Wahlméglichkeiten, je nachdem, in wel-
chen Situationen und Problemen sie sich
befinden.

Damit sie aber von diesen unter-
schiedlichen Gegebenheiten der Kirche
wissen, braucht es eine grofle Wachsam-
keit der einzelnen Orte fiir die anderen,
damit sie zueinander passagenfihig wer-
den.’ So sollen die Gldubigen und vor
allem die Hauptamtlichen in einer Pfarr-
gemeinde sehr genau dariiber Bescheid
wissen, wo zum Beispiel fiir einen jungen
Menschen in der gleichen Stadt ein kirch-
licher Bereich sein kénnte, der fiir ihn nun
viel wichtiger werden kann als der eigene.
Die wohnraumorientierte Pfarrei wird
weiterhin ihre Bedeutung haben, vor allem
wenn es um eine gewisse Heimaterfahrung
in einer Gemeinde geht, die soziale Konti-
nuitit vor Ort ermdéglicht, in der junge
Menschen von der Kindheit bis in die Ju-
gendzeit hinein das insbesondere auch sa-
kramentale Leben der Kirche erfahren, in
der iltere Menschen, wenn sie es wollen,
nicht mehr dem Mobilititszwang unter-
worfen sind. Es wird allerdings damit zu
rechnen sein, dass vor allem erwachsene
Menschen eher iiber die lebensraumorien-
tierte Pastoral der Kirche nahe kommen
und sich von daher in die entsprechende
Katechese des Glaubens hinein begeben.

Die Pfarrgemeinden werden in diesen
Umbriichen nicht umhin kommen, sich
auf Transformationsprozesse einzulassen,
in denen sie sich nach innen in dhnlicher
Weise kommunikationsorientiert plurali-

sieren, beispielsweise indem sie nachbar-
schaftliche Sozialgestalten aufbauen, un-
terstiitzen und mitgestalten. Dies konnte,
muss aber nicht in der Form der kleinen
christlichen Gemeinschaften mit ,,Bibeltei-
len“ geschehen, wenngleich gerade in Afri-
ka diese nachbarschaftlichen Sozialformen
die afrikanischen Kirchen vor einer Auflo-
sung in immer groflere Seelsorgsgebiete
gerettet haben." An diesem Beispiel wird
iibrigens deutlich, wie sehr ein iiberregio-
naler Austausch zwischen den Ortskirchen
der Erdteile Not tut. Denn von dieser pas-
toralen Strategie hitte man auch fiir den
deutschsprachigen Raum lernen kénnen,
ndmlich jede groBere Seelsorgeeinheit zu-
gleich mit um so intensiveren kommu-
nikativen Aufforstungen iiberschaubarer
pastoraler Einheiten zu verbinden; etwa
dadurch, dass bestehende kleinere Pfarrge-
meinden nicht marginalisiert werden, aber
auch dadurch, dass neue Formen der Vis-
a-Vis-Begegnung zwischen Christen und
Christinnen entdeckt und aufgebaut wer-
den: zusammen mit einer gesteigerten in-
haltlichen Orientierung (etwa, wie dort, in
einem konstitutiven Bibelbezug). Immer-
hin ist die Zahl der Katholiken und Katho-
likinnen, die mittlerweile den in der Kom-
munikation iiberschaubaren Freikirchen
zugeneigt sind, im Ansteigen. In der Pasto-
ral ,,riickt“ die Welt der Kirchen ebenfalls
zusammen, in analogen Problemen und
moglichen Lésungen.

Indem ich die soziologischen, und
darin auch theologisch bedeutsamen Ein-

9 Vgl. zum Konzept der Gesamtpastoral R. Bucher, Jenseits der Idylle. Wie weiter mit den Ge-
meinden?, in: R. Bucher (Hg.), Die Provokation der Krise, Wiirzburg 2004, 106-130; ders., Die
Neuerfindung der Gemeinde und des Pfarrgemeinderats, in: Lebendige Seelsorge 55 (2004),
18-22; ders., Neue Zeiten und welche Kirche? Die Konstellationen des Religiésen und die Re-
aktionen der Pastoral, in: W. Krieger/B. Sieberer (Hg.), Wie religios ist diese Welt?, Limburg

2002, 25-51.

10 K. Vellguth, Asian Integral Pastoral Approach — Entstehung und Kontextualisierung eines Pas-
toralansatzes, Dissertation (Manuskript); Tiibingen 2004. ’



234 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft

winde von Michael Ebertz gegeniiber den
pfarrlichen Ortsgemeinden ernst nehme
und ihrer darin aufgezeigten Ambivalenz
zustimme," rdume ich der Pfarrgemeinde
nur dann weiterhin eine besondere Be-
deutung gerade in der angesprochenen
Transformation der Pastoral ein, wenn sie
sich selber transformiert und sich in ihrer
Partialitit zu anderen Seelsorgeformen
wahrzunehmen und einzuschitzen ver-
mag: Dass sie nicht an neuen Lebensriu-
men der Pastoral vorbeigeht, sondern
diese erkennt und auflerhalb ihrer selbst
unterstiitzt; dass sie nicht am sozialen
Nahraum vorbeigeht, sondern iiberschau-
bare Begegnungsformen sieht und mit-
tragt; dass sie die Vielfalt der Menschen
wahrnimmt und fahig wird, sie an ande-
re pastorale Sozialgestalten ,,abzugeben®;
dass sie durchlissiger wird zwischen innen
und auflen, die einen nicht ab- und die
anderen nicht ausschliefSt; dass sie Ge-
schmacksgrenzen nicht zu Sozialgrenzen
werden lisst, beziehungsweise dass sie kei-
nen geschmacklichen Raum besetzt, ohne
gleichzeitiges Bewusstsein, darin nur einen
Teilbereich von Kirche zu gestalten; dass
die Adressaten und Adressatinnen mit ih-
ren Erfahrungen, Lebensereignissen, Er-
lebnisstilen und Kommunikationsmog-
lichkeiten in den Blick kommen, so dass
sich die Strukturen der Pfarrgemeinde
nach innen in dem gleichen Maf3e verin-
dern, in dem sie nach auflen die anderen
pastoralen Vollzugsorte in ihrer gleichstu-
figen theologischen und kirchlichen Qua-
litét zu sich selbst anerkennt.

Dies wire eine kiinftige Gesamtpas-
toral: Ereignisnah flexibel und alltagskon-
tinuierlich stabil, klein beweglich und
grof} vernetzt, wenig zentralistisch und
doch dachgeschiitzt, niederschwellig und

11" Vgl. Ebertz, Aufbruch (s. Anm. 8), 80-121.

anspruchsvoll: fiir Menschen mit loser
Bindung (eher prozessorientiert als auf
lingere Zeit), fiir Menschen mit dichter
und dauerhafter Anbindung. Bedingung
dafiir sind die gegenseitige Achtung der
unterschiedlichen Vollzugsweisen der Pas-
toral, von Gemeinde- und Krankenhaus-
seelsorge, von Jugendarbeit und City-
pastoral, ein gegenseitiges Voneinander-
Wissen, das fiir die anderen auskunftsfihig
ist, und schlieBlich die Fahigkeit, Men-
schen wieder an andere Bereiche abzu-
geben und die Uberginge sanktionsfrei
zu gestalten. So dass die Passagen immer
auch zugleich eine Mischung und Durch-
mischung der urspriinglichen oder neuen
pastoralen Einheiten mit sich bringen, bei
gleichzeitiger Einsicht, dass diese Durch-
mischung in den unterschiedlichen Insti-
tutionen und Initiativen auch unter-
schiedlich stark sein darf.

2.2 ,Gemeinden” in der Gesamt-
pastoral

In dieser Vielfalt der pastoralen Ge-
genwart der Kirche unter den Menschen
mochte ich eine Unterscheidung einbrin-
gen, die ich mit dem Gemeindebegriff pra-
zisieren will. Wenn in allen diesen Gegen-
wartsweisen der Kirche in der Gesellschaft
tatsichlich die Kirche gegenwirtig ist, stellt
sich noch einmal die Frage, wann es sich
dabei um eine Gemeinde handelt. Kirche
ist immer gegenwirtig, wo ,,zwei oder drei
in Christi Namen versammelt sind“ (vgl.
Mt 18, 20). In seinem Namen sind Men-
schen versammelt, wo sie in den Leiden-
den (zum Beispiel in der Krankenpastoral)
und in den Bedringten und Benachteilig-
ten (wie in den Bereichen der Diakonie)
Christus selbst begegnen (vgl. Mt 25,



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft 235

35—-40). Und in seinem Namen sind die
Gldubigen versammelt, wenn sie in Bibel-
kreisen oder in der Erwachsenenbildung
sein Wort horen beziehungsweise von der
christlichen Botschaft her ihr Leben und
ihr Handeln bedenken. Es liegt auf der
Hand: Was zur Gesamtidentitit der Kirche
gehort, namlich ihr Vollzug in Verkiindi-
gung und Diakonie, in Liturgie und Ge-
meinschaft, kommt nicht immer zusam-
men an jedem kirchlichen Ort vor, son-
dern mit unterschiedlichen Schwerpunk-
ten, je nach Situation und Bediirfnissen
der Menschen.

In den Transformationsprozessen der
kirchlichen Pastoral im Spannungsfeld
von Pfarrgemeinde, kategorialer Pastoral
und lebensraumorientierter Pastoral pla-
diere ich fiir einen ganz bestimmten Ge-
meindebegriff gegeniiber anderen Sozial-
formen der Kirche. Dass viele pastorale
Orte ,nur”“ Ausschnitte der kirchlichen Ge-
samtidentitdt reprisentieren, ist um der
jeweils betroffenen beziehungsweise bean-
spruchten Menschen willen ebenso not-
wendig, wie es unerlésslich bleibt, dass es
kirchliche Gemeindeformen gibt, in denen
in anndhernder Weise die gesamte Iden-
titat zum Vorschein kommt, vor allem, was
das Verhiltnis von Sakrament und Glaube,
von Eucharistie und Gemeinschaft, von
Verkiindigung sind Diakonie anbelangt.
Von Anfang an, schon mit den ersten Ge-
meinden, wie sie im Neuen Testament be-
gegnen, gehoren die Taufe und das Her-
renmahl zum zentralen Selbstvollzug der
Kirche. Ich schlage vor, den Gemeindebe-
griff deshalb fiir alle jene Gemeinschafts-
formen der Kirche zu reservieren, in denen
in ausdriicklicher Weise Gemeinschaft
und Botschaft miteinander verbunden
sind. Es wire aber ein Missverstindnis,
den Gemeindebegriff deshalb nur fiir be-
stehende Pfarrgemeinden zu reservieren

(unter denen es ohnehin zunehmend Pfar-
reien gibt, in denen ldngere Zeit die Eucha-
ristiefeier gar nicht mehr gefeiert wird),
vielmehr bewegt sich dieser Gemeindebe-
griff quer zu allen Formen der Pastoral
und kann in allen prisent sein, sei es zeit-
lich begrenzt, sei es kontinuierlich. So
konnen Pfarreien Gemeinden sein, so sind
die klgsterlichen Gemeinschaften Ge-
meinden, so ist eine Krankenseelsorge Ge-
meinde, insofern sich darin die Sakra-
mente der Krankensalbung und der Eu-
charistiefeier in der Krankenhauskapelle
ereignen.

Die notwendige Pluralisierung der
Pastoral in die Gesellschaft hinein und die
Forderung ihrer Vernetzung nach innen
und nach auflen diirfen also nicht zu ei-
ner ,Totalkategorialisierung“ kirchlicher
Selbstvollziige und damit zu einer relati-
ven Auflosung ihrer Sammlungsidentitit
fithren, wie sie in der gemeindlichen Pas-
toral erlebt wird. Denn Letztere lebt nicht
nur von der Kommunikation mit der Ge-
genwart, sondern auch mit der Vergan-
genheit, vor allem mit der biblischen. Die
Differenzierung der Pastoral benétigt flan-
kierende Strategien zur Sicherung der
kirchlichen Gesamtidentitit: einmal die
horizontale Vernetzung durch Passagen,
zum anderen die vertikale Verwurzelung
in der christlichen Tradition durch die Ge-
meinden. Sollten die Pfarrgemeinden dies-
beziiglich versagen, weil sie die angespro-
chenen Transformationen in eine Gesamt-
pastoral hinein nicht mitmachen, sondern
sich sperren, oder weil ihnen die sakra-
mentale Integralitdt entzogen wird, dann
sind neue Integrationsorte kirchlicher
Identitit zu suchen, in denen die ange-
sprochene Sammlungsidentitit der Kirche
erlebt werden kann.

Dabei darf man die gemeindlichen
Formen und die anderen Prisenzformen



236 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft -

der Kirche nicht im Gegensatz zwischen
»eigentlich® und ,,uneigentlich® verstehen.
Vielmehr wird in der sakramentalen Ge-
stalt erlebt, was auch in den anderen Voll-
zugsformen der Kirche der Fall ist, nim-
lich dass dann, ,wenn zwei oder drei in
seinem Namen versammelt sind“, Christus
gegenwirtig ist, beziehungsweise dass er
gegenwirtig ist in der Begegnung mit von
Leid und Ungerechtigkeit betroffenen
Menschen. Dies gilt auch fiir das Verhilt-
nis von sakramentaler Liturgie auf der ei-
nen und neuen liturgischen Formen im
Sinne einer ,Ritendiakonie“ als Dienst an
Fernstehenden und Nichtglaubenden auf
der anderen Seite. Die Eucharistie und die
anderen Sakramente bleiben Quelle auch
dieser sakramentalen Liturgien, aber nicht
so, dass die Eucharistie diese abwerten
miisste, sondern dass die gnadenhafte Vor-
gegebenheit, wie sie in der Eucharistie ge-
feiert wird, auch in den anderen liturgi-
schen Formen prisent ist. Es ist gewisser-
mafen das gleiche ,,Wasser®, das von dieser
Quelle aus alle anderen pastoralen Orte
benetzt und zur Erfahrung der Gnade wer-
den lisst. Und von diesen Orten selbst
flieBt dann wieder Lebenswichtiges zuriick
in die Feier der Eucharistie, in die in ihr
ohnehin angelegte Universalitit fiir das
Leben der Menschen und fiir die Uber-
schreitung der Grenzen. Von daher gibt es
auch so etwas wie eine Passagenfihigkeit
der kirchlichen Sakramente und der ande-
ren Rituale zueinander, die geschenkt ist
und ins gldubige Bewusstsein treten darf.
Der durchaus theologisch benennbare
»Mehrwert“ der Eucharistiefeier im Kon-
text der expliziten Erinnerung von Leben,

Kreuz und Auferstehung Christi (gewis-
sermaflen diese Dialektik zwischen der
Quelle des Wassers und dem Wasser
selbst) ist ja kein Mehrwert, auf den die
Menschen sich etwas einbilden kénnten,
als hatten sie ihn geleistet. Er ist selbst ein
Geschenk, das sich verschenken und ver-
schenkt sein will.

Die expliziten Gemeindeformen blei-
ben allerdings deswegen wichtig, weil sie
die Moglichkeit bieten, in der gesamten
pastoralen Landschaft Menschen, die sich
dafiir 6ffnen und entsprechend nachfra-
gen, auf solche Gemeinschaftsformen der
Kirche aufmerksam zu machen; dort diir-
fen sie die sakramentale Ausdriicklichkeit
dessen erleben, was sie in ihrem Bereich
erfahren und tun. In Zukunft wird es wohl
immer mehr jene voriibergehenden ge-
meindlichen Formen geben, in denen
punktuell oder iiber eine gewisse Zeit hin-
weg Sakrament und Leben zusammen er-
fahren werden (wie etwa bei einer sakra-
mentalen Feier von Taufe oder Eucharistie
bei einem entsprechenden Anlass in einem
lebensraumorientierten Pastoralbereich).
Diesen gegeniiber werden allerdings jene
gemeindlichen Formen notwendig sein
und bleiben, in denen kontinuierlich Sak-
rament und Leben verbunden werden,
auch ,stellvertretend fiir die anderen Be-
reiche, wo dies nicht geschieht.” Gegen-
wirtig geschieht dies noch hauptsichlich
in den Pfarrgemeinden. Dies kann sich
aber in Zukunft verindern, so dass immer
noch einmal genauer hinzuschauen ist, wo
sich eine voriibergehende oder kontinuier-
liche Gemeinde befindet.

12 Zu diesem Begriff der Stellvertretung in der Kirche vgl. O. Fuchs, ,,Stellvertretung“ — paradoxe
Macht der Liebe, in: M. Gielen/]. Kiigler (Hg.), Liebe, Macht und Religion, Stuttgart 2003,

357-378, 375ff.



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft 237

3. Amterstrukturelle Anerkennung
vorhandener Berufungen und
Tatigkeiten.

Wider den kirchlichen Suizid!

Hinsichtlich der pastoralen Berufe®
stehen wir nach wie vor vor einem ekkle-
siogenen Problem, das unbedingt in ab-
sehbarer Zeit gelost werden muss, und das
ist das theologisch unangemessene und
kirchenpraktisch héchst destruktive Ver-
hiltnis von bestehenden Berufungen und
offiziellen kirchlichen Strukturbedingun-
gen, das viele Berufungen weder wahr-
nimmt noch &#mtertheologisch richtig
identifiziert. So haben wir bei den Diako-
nen, bei den Theologen und Theologinnen
im pastoralen Dienst wie auch bei den
Gemeindereferenten und -referentinnen
immer auch eine betrichtliche Anzahl von
Berufungen," die eigentlich in den pres-
byteralen Dienst aufgenommen werden
miissten, vor allem, wenn sie bereits als
Ansprechpartner und Ansprechpartnerin-
nen gemeindeleitende Dienste austiben. Es
sind dann jene, die in ihrer Tétigkeit der
geistlichen Gemeindeleitung nahe stehen
und von dieser Titigkeit her, verbunden
mit ihrer eigenen Berufungsspiritualitit,
dem sakramentalen Amt naheriicken, in-
dem sie entweder so weit wie moglich, wie
es das Kirchenrecht erlaubt, daran Anteil
haben und eigentlich aufgrund ihrer
Ordotitigkeit in den Ordo aufgenommen
werden miissten. Die pastoralen Berufs-
gruppen sind berufungsmifig und auch
in ihren Funktionen in sich selbst geteilt in
solche, die mehr von Taufe und Firmung
ausgehend im Volk Gottes kirchenamtlich

tétig sind und sein wollen, und solche, die
eigentlich in das sakramentale Amt aufzu-
nehmen sind. In diesem Zusammenhang
ist systematisch- und praktisch-theolo-
gisch neu dariiber nachzudenken, warum
in der katholischen Kirche das Leitungs-
amt kein ,weltlich Ding®, sondern mit
einem spezifischen Sakrament verbunden
ist. Wenn Sakramente prominente Voll-
zugsorte der Begegnung Gottes mit den
Menschen sind, insofern sie duflere Zei-
chen fiir die darin geschenkte innere Gna-
de darstellen, so wire dies auch fiir eine
gnadentheologische Rekonstruktion des
sakramentalen Amtes ernst zu nehmen.”

Wir hitten in den letzten Jahrzehnten
genug presbyterale Berufungen gehabt,
um die Pastoral bis zum heutigen Tag mit
einer Struktur zu beschenken, in der so-
ziale Uberschaubarkeit und geistliche Ge-
meindeleitung nicht auseinander gerissen
werden beziehungsweise in der nicht Laien
stellvertretend fiir diejenigen Dienste tiber-
nehmen miissen, die sie eigentlich aus-
tiben sollten, dies jedoch auf Grund der
immer groferen Verhiltnisbestimmungen
von Seelsorgeeinheit und geistlicher Ge-
meindeleitung nicht tun kénnen.

Ich kann es nicht verstehen, dass die
katholische Kirche nicht endlich diese sui-
zidale Strategie aufgibt, welche die Zer-
storung der innersten sakramentalen Ein-
heit der Kirche von Zeichen und Lebens-
vollzug eher riskiert als die Abschaffung
der bestehenden Zulassungsbedingungen:
wenigstens stufenweise {iber die Abschaf-
fung des Pflichtzolibats bis hin zur Zulas-
sung von Frauen zum sakramentalen Amt.
Um der Berufungen von Minnern und

13 Vgl. O. Fuchs, Welche pastoralen Berufe braucht eine zukunftsfihige Kirche?, erscheint in: Bibel

und Liturgie 78 (2005) Heft 2.

14 Von denen ganz zu schweigen, die sich von vorneherein aufgrund der Zulassungsbedingungen
zum sakramentalen Amt gar nicht auf ihre mégliche Berufung befragen oder einlassen kénnen.
15 Vgl. dazu O. Fuchs, Identitdt des priesterlichen Amtes, in: Pastoralblatt 56 (2004), 131-139.



238 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fiir die Pastoral der Zukunft

Frauen willen und um unserer Gemein-
den willen steht die Aufgabe an, die andro-
zentrische Fixierung aufzulésen und die
Lebensform des Zolibats als Pflichtzolibat
zu entmonopolisieren und dazu noch an-

Weiterfiihrende Literatur:

Rainer Bucher (Hg.), Die Provokation der
Krise, Wiirzburg 2004

Michael N. Ebertz, Aufbruch in der Kirche,
Freiburg 2003

Walter Krieger/Balthasar Sieberer (Hg.),
Gemeinden der Zukunft — Zukunft der
Gemeinden, Wiirzburg 2001

dere Lebensformen in den Blick zu neh-
men: die Lebensform einer Ehe im Hori-
zont der Treue Gottes zu den Menschen
und die Lebensform einer besonderen Ar-
mut beispielsweise. Solange dies nicht ge-
schieht, werden wir mit strukturellen und
amtertheologischen Kompromissen und
Verwerfungen das Schlimmste zu verhiiten
haben. Doch dies geht sehr auf Kosten der
Beteiligten und Betroffenen.

Interessant ist in diesem Zusammen-
hang, dass Bischof Joachim Wanke ,bei
der personellen Ausstattung dieser pries-
terlosen Stellen fiir katholische Ehepaare
als eine ,Bezugsperson‘ (plidiert), und
zwar mit dem theologischen Hintergedan-
ken, dass vielleicht im Ehesakrament auch
so etwas grundgelegt ist wie ein Charisma
der Leitung. Man hitte dann zumindest an
solchen priesterlosen Stellen eine ,sakra-
mentale’ Fundierung des ,Leitungsdiens-
tes, was immer sich daraus auch spiter
entwickeln mag.“'* Wanke geht hier also so
weit, nicht nur die eheliche Lebensform,
sondern das Ehesakrament selbst als Basis
der geistlichen Leitung aufzufassen. Auch

dies wire dann in einer noch theologisch
und praktisch zu qualifizierenden Form
ein sakramentales Amt, das iiber die Basis-
sakramentalitit des gemeinsamen Pries-
tertums in Taufe und Firmung hinausgeht.
Wie weit allerdings dann dieses matrimo-
niale Leitungsamt mit dem priesterlichen
Leitungsamt zusammenhingt und worin
die Differenz liegt, wire noch zu erértern.
Jedenfalls diirfte ein solcher Vorschlag
nicht dazu benutzt werden, die z6libatire
Form des priesterlichen Amtes zu perpe-
tuieren. Denn es ist sicher weiterhin mit
priesterlichen Berufungen von verheirate-
ten Christen und Christinnen zu rechnen.
Und es wire genauer hinzuschauen, wie
das ,Leitungsteam eines Ehepaares unter
den gegebenen gesellschaftlichen Verhilt-
nissen moglich ist und wie man/frau diese
pastorale Kooperation zu Gunsten welcher
pastoraler Vollzugsformen gestaltet.

4. Schluss und Ausblick

Dass Papst Johannes Paul II. in dem
von ihm ausgerufenen Jahr der Eucharistie
gestorben ist, darf als Vermichtnis fiir die
Zukunft ernstgenommen werden, den
paulinischen Zusammenhang von eucha-
ristischem Leib Christi und ekklesialem
Leib Christi fiir die Pastoral in permanen-
te Erinnerung zu bringen. Ohne das letzte
Mahl Jesu mit seinen Jiingerinnen und
Jingern gibe es die Kirche nicht. Und
zugleich zeigt die Entwicklung der neu-
testamentlichen Gemeinden, dass es ohne
die Kirche kein ,Herrenmahl“ gibe. Was
alle gegenwirtigen Befiirchtungen und
Aporien immer iibersteigt, das ist die Hoff-
nung auf diesen Zusammenhang, nimlich
dass die Kirche, noch bevor sie etwas ge-

16 J. Wanke, Zukunft der (Pfarr-)Seelsorge. Referat zum Studienhalbtag der Deutschen Bischofs-
konferenz am 7. Mirz 2001 in Augsburg, Manuskript 5.



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen fir die Pastoral der Zukunft 239

leistet hat, Leib Christi ist (vgl. 1 Kor
12,27), und auf der Basis dieser Vorgabe,
dass Gott den Leib der Kirche permanent
zusammenfiigt (vgl. 1 Kor 12,24), alles tun
kann, was fiir die Zukunft und fiir die je
intensivere Kommunikation mit den Men-
schen notwendig ist. In der Eucharistie-
feier der Kirche feiern die Gemeinden
diese Vorgegebenheit ihrer selbst, die sie
nicht herstellen und sichern miissen, son-
dern die ein fiir allemal gesichert ist, und
welche die Freiheit gibt, in die Zukunft
hinein, bisherige strukturelle Sicherheiten
aufzugeben, wenn es notig ist.

Dieses Geschenk, in dem sich die Kir-
che selber geschenkt ist, wird in der Eu-
charistie dankbar angenommen. Deswe-
gen ist sie das Zentrum der Kirche. Und
deswegen darf die Kirche alles tun, damit
dieser Zusammenhang zwischen Eucha-
ristie und Kirche in tiberschaubaren Ge-
meinschaften erlebbar wird, als Erfahrung
der Sammlung und als Erfahrung der Sen-
dung, insofern in den Gemeinden auch fiir
die Sozialgestalten der Kirche Eucharistie
gefeiert wird, in denen dies um der adres-

satenorientierten Kommunikation (noch)
nicht moglich ist, letztlich auch stellvertre-
tend fiir das insgesamte Volk Gottes, zu
dem alle Menschen gehoren. Hier wird die
Vorgegebenheit der Pastoral Gottes uns
gegeniiber ebenso gefeiert wie die darin
verwurzelte Verantwortung ernstgenom-
men wird, nach innen und nach auflen
entsprechend wahrzunehmen und zu han-
deln.

Der Autor: Ottmar Fuchs, geb. 1945, Dr.
theol. habil., Studium der Philosophie und
Theologie in Bamberg und Wiirzburg. 1972
Priesterweihe. 1977 Promotion und 1981
Habilitation im Fach Pastoraltheologie. Stu-
dentenpfarrer und Mentor beziehungsweise
Ausbildungsleiter fiir die LaientheologInnen
1977-1981 in Bamberg. Ab WS 1981/82
o. Professor fiir Pastoraltheologie und Ke-
rygmatik an der Kath.-Theol. Fakultit der
Universitit Bamberg. Seit WS 1998/99
o. Professor fiir Praktische Theologie an
der Kath.-Theol. Fakultit der Universitit
Tiibingen.





