


228 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

persönlichen, kirchlichen und gesellschaft­
lichen Situation umfasst. Und dies gilt 
nicht nur für die Sammlung der Kirche 
nach innen, sondern auch für ihre Sen­
dung nach außen; nicht nur für den Be­
reich der Verkündigung und Sakramente, 
sondern auch für die Diakonie. Basis die­
ses pastoralen Handelns sind alle Getauf­
ten. Sie sind zu dieser pastoralen Tätigkeit 
in ihren vielfältigen Lebensfeldern der Fa­
milie, des Berufes und der Kirche berufen, 
in Verkündigung und Gebet, in Liturgie 
und Anbetung, in Dialog und Diakonie. 
So kann die Kirche annähernd als ein Er­
fahrungsraum dessen wahrgenommen 
werden, wofür sie die Wahrheit behauptet, 
nämlich für das Reich Gottes. 

Die Pastoral konstituiert sich durch 
die Wahrnehmung der Zeichen der Zeit 
aus der inhaltlichen Perspektive des Evan­
geliums und drängt zum entsprechenden 
Handeln, wobei hier der Handlungsbegriff 
nicht aktivistisch missverstanden werden 
darf, sondern immer beides enthält: Akti­
vität und Passivität, Tun und Erleiden, 
Sprechen und Schweigen. Hier nähert sich 
der Pastoralbegriff dem Evangelisierungs­
begriff an und gewinnt von diesem seine 
konzeptionelle Kontur, jedenfalls was den 
Evangelisierungsbegriff im apostolischen 
Sendschreiben Evangelii nuntiandi von 
Papst Paul VI. (1975/76) anbelangt. Nichts 
ist dagegen zu sagen, in Kontinuität zum 
bisherigen Pastoralbegriff von einer Pasto­
ral im engeren Sinne des Wortes zu spre-

ehen, wenn man dabei den eigentlichen, 
ganzen, konstitutiven Pastoralbegriff nicht 
aus dem Blick verliert. 

1.2 Die "Pastora'''Gottes 

Doch ist damit der Pastoralbegriff 
noch nicht erschöpft. Zwar konzentriert 
sich bislang die Diskussion um die Pasto­
raltheologie auf ihre Aufgabe als Wahr­
nehmungs- und Handlungswissenschaft, 
doch bezieht sie beides weitgehend nur 
auf den zwischenmenschlichen Bereich 
und hat damit Anteil an einer Grundprob­
lematik, die auch in vielen diözesanen Tex­
ten zum Vorschein kommt, in denen die 
Zukunft der Pastoral konzipiert wird. 1 Es 
ist nämlich permanent die Rede davon, 
dass die Menschen Subjekte des richtigen 
Wahrnehmens und Handelns sind, so 
dass demgegenüber Gott als Subjekt des 
Handeins in der Geschichte relativ wenig 
"pastorale Kompetenz" zugetraut wird.2 

Wenn die Kirche daran glaubt, dass sie 
nach Lumen gentium "Zeichen und Werk­
zeug für die innerste Vereinigung mit Gott 
wie für die Einheit der ganzen Mensch­
heit" ist, dann muss man den Artikel 2 der 
Kirchenkonstitution dazu lesen, damit 
man diesen Satz nicht dahingehend miss­
versteht, die Kirche selbst könne diese in­
nerste Vereinigung mit Gott herstellen: 
Denn dort und in den folgenden Artikeln 
ist davon die Rede, was Gott bereits den 
Menschen gegenüber getan hat und tut. 

Vgl. W. Fürst (Hg.), Pastoralästhetik, Freiburg/Br. 2002. 
2 Damit hat die Pastoral Anteil an einer Problematik, die insbesondere im homiletischen Bereich 

festzustellen ist: Nämlich das von Gott her kommende Handeln so schnell auf das menschliche 
Handeln umzulegen, dass dadurch das Erstere schier ersetzt wird. So wird in Osterpredigten 
davon gesprochen: Auferstehung, das heißt, dass wir auferstehen, in ein besseres und verant­
wortungsvolleres Leben hinein! Dies stimmt auch. Aber zuerst ist zu sagen: Ostern bedeutet, 
dass Christus auferstanden ist und dass wir einmal auferstehen werden, und zwar nicht nur in 
den "kleinen Auferstehungen" in diesem Leben, sondern in der großen Auferstehung am Ende 
des Lebens in das Gericht und in eine neue Welt hinein. 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 229 

Semantisch greifbar wird dieses "pasto­
rale" Handeln Gottes innerhalb der Ge­
schichte in dem Wort des Menschensoh­
nes, er sei der gute Hirte, der sein Leben 
für seine Schafe lässt (vgl. Joh 10,12). 
Daran orientiert sich auch jede zeitgenös­
sische Beurteilung des Handelns Gottes in 
der Geschichte. Die Bestimmung der "Zei­
chen der Zeit" hätte ohne die Kategorie 
des HandeIns Gottes keine Kriteriologie. 
Die Darstellung des "Pastor Bonus" hat 
nicht von ungefähr von Anfang an die 
christliche Kunst beeindruckt und geprägt. 

Es ist ja sehr verständlich, dass man, 
wenn es um die Zukunftsgestaltung geht, 
immer zuerst an das Handeln der Men­
schen denkt. Dennoch ist zu fragen, ob 
und inwieweit nicht die biblische Grund­
kategorie des HandeIns Gottes (auch in 
Dialektik zum unverständlichen und ver­
missten Handeln Gottes) in der Geschich­
te als die fundamentale Grundlage und Er­
möglichung des menschlichen Handelns 
immer mitzubedenken sei. Damit würde 
der Eindruck der Machbarkeit, der sich 
lediglich auf die Möglichkeiten der Men­
schen beruft, korrigiert werden. Das 
"Machen" der Menschen würde dann 
deutlicher in der ermöglichenden Macht 
Gottes in der Geschichte verwurzelt sein. 
Viel und oft ist davon die Rede, was zu tun 
ist, relativ wenig, was Gott an uns getan 
hat, was er uns in seiner Gnade schenkt, 
und dies nicht nur bezogen auf die liturgi­
schen und gottesdienstbezogenen Aspekte, 
sondern als Querschnittsthema durch die 
ganze Pastoral hindurch. 

Wie die zwischenmenschliche Diako­
nie in einer permanenten Überforderung 
landet, wenn sie nicht mit der Kraft schen­
kenden Diakonie Gottes uns gegenüber 
verbunden wird (die zunehmende Frage 
nach einer spirituellen Verwurzelung des 
diakonischen Handelns vor allem im Be­
reich der Caritas ist ein Signal dafür), so 
kann auch das gesamte pastorale Handeln 
der Menschen nicht vom pastoralen Han­
deln des "guten Hirten" uns gegenüber ab­
getrennt werden, weil es sonst im über­
maß des Anspruchs erstickt. So geht es 
nicht nur um den Auftrag der Kirche, der 
erfüllt werden muss,3 sondern diesem Auf­
trag geht ein Zuspruch Gottes in unsere 
Welt voraus, dem es zu verdanken ist, dass 
der Auftrag erfüllt werden kann. Ich weiß, 
vor allem aus dem Verkündigungsbereich, 
dass es immer leichter ist, Postulate zu 
formulieren, als jene Dimension zur Spra­
che zu bringen, die theologisch die Gnade 
genannt wird. Aber selbst von den besten 
Postulaten kann man nicht leben, vor al­
lem nicht handeln, wenn dahinter nicht 
die Kraft mitgeschenkt wird, zu erfüllen, 
was notwendig ist, und durchzuhalten, 
wenn man keine Erfolge sieht. 

Gott ist jedoch nicht nur derjenige, 
der zuerst gehandelt hat. Er wird nicht nur 
durch das menschliche Handeln und 
durch unsere Gottesdienste erfahrbar, son­
dern ist eine Wirklichkeit, die weit darüber 
hinausgeht und unendlich tief hinein 
reicht in ein Geheimnis, dessen Gründe 
und Abgründe wir in diesem Leben nie­
mals begreifen und erfühlen können. Was 

Man braucht nur einen ersten Blick in die Pastoralpläne der Diözesen werfen, um zu erkennen, 
wie darin die Sprachform des Müssens und Sollens vorherrscht. Sprachlich kommt dies bei­
spielsweise zum Ausdruck, wenn die Gemeinde und nicht Christus als tragendes Subjekt des 
liturgischen Geschehens genannt wird und wenn Gott in einem eigenartigen Passiv gelassen 
wird, als hätte man eine Scheu davor, Gott explizit als Gegenüber vorauszusetzen, wie dies in 
der Basis aller Pastoral, im Gebet, geschieht. V gl. zur theologischen Analyse deutscher Pasto­
ralpläne und Leitlinien: J. I. Pock, Gemeinde zwischen Idealisierung und Planungszwang, Habi­
litation (Manuskript), Tübingen 2005. 



230 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

mir in vielen Texten und Vorstellungen 
von Kirchen und Gemeinden hinsichtlich 
der zukünftigen Pastoral auffällt, ist eine 
fast totale Anbetungs- und Doxologieab­
stinenz: Die über das Handeln der Men­
schen und auch über die "Brauchbarkeit" 
des Handelns Gottes für dieses Handeln 
hinausgehende Dimension des Geheim­
nisses Gottes, wofür das Lobgebet und die 
Anbetung stehen, wird meist nicht einmal 
spurenhaft angedeutet. Dieser Aspekt, Gott 
noch einmal größer und jeden Augenblick 
nochmals größer sein zu lassen als die ei­
genen Vorstellungen und das eigene Kön­
nen, aber auch als das eigene Nichtwissen 
und das eigene Scheitern, ist für die Zu­
kunft der Pastoral neu zu gewärtigen, da­
mit Gott über seine Brauchbarkeit hinaus 
Gott sein darf und sein Geschöpf dies an­
erkennt! 

Aus dieser Perspektive geht die Got­
tesbeziehung auch nicht in einer Sinnfin­
dung auf, wenngleich die menschliche 
Sinnsuche durchaus eine entscheidende 
Triebkraft für die erstere ist. Aber Gott ist 
mit keinem menschlich zu findenden Sinn 
zu identifizieren. Vielmehr zeigen viele Er­
fahrungen in Bibel und Tradition: Eine 
Gottesbegegnung, die Gott mehr sein lässt 
als den eigenen Sinn, kann auch zulassen, 
dass er diesen zerbricht und jenseits dieser 
Kategorie neu begegnet. 

1.3 Pastoraler Erfolg im Konflikt 

Es ist verständlich, wenn Pastoralvor­
stellungen für die Zukunft in einer beson­
deren Weise auf Stärke und Effizienz set­
zen, doch benötigt dieses Anliegen auch 
die entsprechende Dialektik, die das Ande-

re nicht übersehen lässt, nämlich dass sich 
Gottes Kraft im Schwachen zeigt, nicht nur 
in der Nachhaltigkeit und Langfristigkeit, 
sondern auch im Punktuellen und Flüch­
tigen, nicht nur in der Flexibilität und 
Mobilität, sondern auch in ihrer Unter­
brechung und in dem, was in diesen aktu­
ellen Orientierungsbegriffen als verloren 
gilt. Denn Gott sucht das Verlorene (vgl. 
Koh 3,14). Nichts ist gegen die Grundein­
steIlung zu sagen, dass im Sinne der Effi­
zienz bedacht werden muss, ob ein großer 
wirtschaftlicher Aufwand vom Evangeli­
um her gerechtfertigt sei. Doch ist dazu 
jene Einsicht zu formulieren, die ebenfalls 
vom Evangelium her gerechtfertigt ist, 
dass nämlich ein großer Aufwand womög­
lich auch dann nötig ist, wenn der Erfolg 
ausbleibt, wobei eben zu klären ist, was 
Effizienz in konkreten Verhältnissen be­
deutet. Ist damit gemeint, dass christliches 
Bekenntnis auch dann noch erfolgt, wenn 
christliches Handeln getan wird, obwohl 
es gesellschaftliche und marktorientierte 
Standards gegen sich aufbringt? Mit einer 
solchen Dialektik wäre dann der Effizienz­
begriff durchaus zu akzeptieren. Christo­
logisch wäre hier nachzufragen, inwieweit 
die "Torheit des Kreuzes" gegenüber allzu 
einlinigen und wohltemperierten Ver­
ständnisweisen der pastoralen Tätigkeit 
wahrgenommen wird. 

Hier ist nicht zuletzt von Jesus zu ler­
nen: Als seine Botschaft vom Reich Gottes 
abgelehnt und es ihm verwehrt wird, all­
umfassend das Heil zu bringen, ist er zur 
äußersten Sühnehingabe um der Ableh­
nenden willen bereit; und die Fülle des 
Reiches Gottes wird erst sein, wenn er wie­
derkommt. Eine solche Spiritualität kann 

4 Vgl. 0. Fuchs, Gottes trinitarischer "Offenbarungseid" vor dem "Tribunal" menschlicher Klage 
und Anklage, in: M. Striet (Hg.), Monotheismus Israels und christlicher Trinitätsglaube, Frei­
burg/BL 2004,271-295, 294( 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 231 

nur aus einer Gottesbeziehung heraus­
kommen, die nicht nur den Erfolg trägt 
und durch ihn bestätigt wird, sondern die 
auch das Scheitern trägt und durch das 
Nicht-mehr-Können hindurch den Mut 
nicht verlieren lässt und uns davor schützt, 
in Resignation oder Gewalt abzugleiten. 
Nur ein Handeln Gottes, das Gott diesem 
menschlichen Handeln gegenüber noch­
mals größer sein lässt, kann hier helfen. 

In der Profilierung des christlichen 
Gottesbezuges wie auch christlicher Dia­
konie geht es also nicht nur um eine ent­
sprechende Begleitung der Gesellschaft im 
Dialog, sondern auch darum, Plausibi­
litätsdefizite und Missstände offen zu 
legen, selbst gegen den Willen der Dialog­
partnerInnen, was bis hin zur widerstän­
digen Dialogverweigerung reichen kann, 
wenn jede Begleitung Komplizenschaft 
wäre. Neben der Kooperation mit allen 
Kräften guten Willens geht es auch darum, 
jene Orte zu benennen, in denen die loka­
le und globale Gesellschaft ganz und gar 
nicht von Solidarität geprägt ist und wo 
die Ursachen und die verursachenden 
Menschen zu finden sind. Hier steht für 
die Zukunft vor allem eine Transforma­
tion an, nämlich der Übergang von einer 
Solidarität, die sich auf die Plausibilität 
des Eigennutzes stützt, zu einer Solidari­
tät, die auf den Eigennutz verzichtet und 
überhaupt das Teilen lernt. Hier greift das 
christliche Zeugnis: Gerade Christen und 
Christinnen können sich von der Doxolo­
gie eines die Nutzbarkeit unendlich über­
steigenden Gottes und der von daher ge­
glaubten unbedingten Gnade her in eine 
Solidarität hinein verausgaben, in der sie 
eigene Nachteile riskieren, damit andere, 

die benachteiligt sind, Vorteile erhalten.' 
Für das Überleben der Menschheit ist eine 
Solidarität gefragt, die für unsere Breiten 
zugleich eine Lebenseinschränkung be­
deuten kann, ja bedeuten muss. Dies wi­
derspricht weitgehend den Plausibilitäten 
unserer Gesellschaft. 

Diese missionarische Dimension gilt 
auch für den Verkündigungsbereich selbst. 
Die Kirche spricht von einem Gott, der 
immer nur annähernd durch das zum Vor­
schein kommen kann, was sie selber in 
ihrem Handeln darzustellen vermag. Es 
gibt geradezu einen unendlichen Mehr­
wert des Mysteriums und damit der Liebe 
und Gerechtigkeit, aber auch der Verbor­
genheit Gottes gegenüber dem, was die 
Kirche in ihrer Praxis zur Erscheinung zu 
bringen vermag. Von diesem unendlichen 
Geheimnis Gottes zu sprechen, gerade ge­
genüber der Banalisierung des Religiösen 
in der gegenwärtigen Gesellschaft, ist eine 
dringliche missionarische Aufgabe der 
kirchlichen Pastoral: Das Horoskop darf 
nicht die Transzendenzsehnsucht des 
Menschen gänzlich verspeisen, so dass für 
ein Darüberhinaus keine Sehnsucht mehr 
vorhanden ist. Diese pastorale Aufgabe gilt 
auch für den interreligiösen Bereich, 
glaubt die Kirche daran, dass ihr - und 
zwar nicht durch eigene Leistung, auf die 
sie sich etwas einbilden könnte, sondern 
durch reine Gnade - die unüberbietbar 
authentische Ausdrucksform für die Ge­
genwart des unendlichen Gottes in der 
Menschheitsgeschichte geschenkt ist. Die 
christliche Verkündigung hat mehr denn 
je die religionskritische Aufgabe, in sich 
selbst und in der Gesellschaft zwischen 
Gott und Götzen, zwischen Anbetung und 

5 Vgl. dazu A. LoretanlF. Luzatto (Hg.), Gesellschaftliche Ängste als theologische Herausforde­
rung, Münster 2004; H. Schmidinger (Hg.), Identität und Toleranz. Christliche Spiritualität im 
interreligiäsen Kontext, Innsbruck 2003. 



232 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

Magie zu unterscheiden und dieser Un­
terscheidung nach innen wie nach außen 
Bedeutsamkeit zu verschaffen. Diese "Mis­
sion « führt zugleich zu einer ganz be­
stimmten Konfrontation mit der Wissens­
gesellschaft, die nicht nur die Ethik, son­
dern auch das Mysterium im Wissen auf­
gehen lässt und so jede Weisheit zerstört: 
Gerade in diesem letzteren Kontext wäre 
eine kirchliche Erwachsenenbildung mit 
sicher auch neu zu findenden Vollzugsfor­
men von einer aktuell unerlässlichen Be­
deutung, insofern darin ein Bildungsbe­
griff vertreten wird, der die Freiheit und 
das Geheimnis des Individuums vertritt 
und so jeder Instrumentalisierung wider­
steht. 

Dass auch Verwaltung, Bürokratie 
und Finanzentscheidungen in der Kirche, 
und zwar auf allen Ebenen, an die inhaltli­
che Qualität der Pastoral zu binden sind, 
bräuchte eine eigene Erörterung. Es sei 
hier nur auf Folgendes hingewiesen: Selbst 
in den Diözesen, wo nach theologisch 
qualifizierten Prioritäten für die Pastoral 
der Zukunft gesucht und darum gerungen 
wurde, hat es sich als sehr schwierig her­
ausgestellt, in konkreten Entscheidungs­
fällen finanzieller Art dann tatsächlich 
nicht nur verwaltungspolitisch zu ent­
scheiden, sondern jede Entscheidung mit 
den pastoralen Prioritäten in Verbindung 
zu bringen. Denn dies benötigt immer 
noch einmal einen eigenen Diskurs mit 
den Beteiligten und Betroffenen, der in der 
allgemeinen Entscheidung für Prioritäten 
noch nicht geleistet ist.7 

2. Vernetzung und Verwurzelung 

2.1 Plurale Orte der Pastoral 

Die Kirche ist zunehmend an vielen 
Orten in unterschiedlichen Gebilden von 
Gemeinschaft, Institution und Angeboten 
gegenwärtig. Auch wenn man immer noch 
zuerst an die Pfarrgemeinde denkt, hat 
sich doch auf Grund der individuellen 
und damit pluralen Bedürfnisse, der ange­
stiegenen Mobilität und der Differenzie­
rung von Lebensräumen (die nicht mit 
Wohnräumen identisch sind, sondern die 
unterschiedlichen Wahl-, Kommunikati­
ons- und Relevanzräume der Individuen 
im Blick haben)· bereits in den Gemein­
den und zwischen ihnen, aber auch über 
sie hinaus eine vielfältige kirchliche Land­
schaft gebildet, angefangen von unter­
schiedlichen Gruppen in der Gemeinde 
bis hin zur lebensraumorientierten Seel­
sorge, in der die Kirche an besonderen 
Orten in Stadt und Land gegenwärtig ist, 
wo sich Menschen in einer kulturell und 
sozial pluralen Gesellschaft begegnen. Die 
City-Pastoral ist eine solche lebensraum­
orientierte Kirchengestalt: In ihr treffen 
einander Menschen aus verschiedenen 
Wohnbereichen, zu bestimmten Veranstal­
tungen oder auch nur, um ein Gespräch zu 
suchen. Je mehr sich die Gegenwart der 
Kirche in der Gesellschaft über die wohn­
raumorientierte Pfarrgemeinde in die le­
bensraumorientierten Präsenzformen hi­
neinbegibt, desto mehr entstehen für die 
einzelnen Menschen innerhalb der Kirche 

6 Vgl. T. Laubach (Hg.), Angewandte Ethik und Religion, Tübingen 2003, besonders 21-38 
(0. Fuchs) und 309-336 (A. Greis). 

7 Zum Verhältnis von Pastoral und Verwaltung vgl. o. Fuchs, "Not macht erfinderisch!" - auch 
die Geldnot hinsichtlich der Pastoral?, in: Religionsunterricht an höheren Schulen 41 (1998), 
238-245. 

8 Vgl. M. N. Ebertz, "Lebensraumorientierte Seelsorge" im Bistum Mainz, in: K. Vellguth (Hg.), 
Missionarisch Kirche sein, FreiburglBr. 2002,142-154; vgl. ders., Aufbruch in der Kirche, Frei­
burglBr. 2003. 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 233 

Wahlmöglichkeiten, je nachdem, in wel­
chen Situationen und Problemen sie sich 
befinden. 

Damit sie aber von diesen unter­
schiedlichen Gegebenheiten der Kirche 
wissen, braucht es eine große Wachsam­
keit der einzelnen Orte für die anderen, 
damit sie zueinander passagenfähig wer­
den" So sollen die Gläubigen und vor 
allem die Hauptamtlichen in einer Pfarr­
gemeinde sehr genau darüber Bescheid 
wissen, wo zum Beispiel für einen jungen 
Menschen in der gleichen Stadt ein kirch­
licher Bereich sein könnte, der für ihn nun 
viel wichtiger werden kann als der eigene. 
Die wohnraumorientierte Pfarrei wird 
weiterhin ihre Bedeutung haben, vor allem 
wenn es um eine gewisse Heimaterfahrung 
in einer Gemeinde geht, die soziale Konti­
nuität vor Ort ermöglicht, in der junge 
Menschen von der Kindheit bis in die Ju­
gendzeit hinein das insbesondere auch sa­
kramentale Leben der Kirche erfahren, in 
der ältere Menschen, wenn sie eS wollen, 
nicht mehr dem Mobilitätszwang unter­
worfen sind. Es wird allerdings damit zu 
rechnen sein, dass vor allem erwachsene 
Menschen eher über die lebensraumorien­
tierte Pastoral der Kirche nahe kommen 
und sich von daher in die entsprechende 
Katechese des Glaubens hinein begeben. 

Die Pfarrgemeinden werden in diesen 
Umbrüchen nicht umhin kommen, sich 
auf Transformationsprozesse einzulassen, 
in denen sie sich nach innen in ähnlicher 
Weise kommunikationsorientiert plurali-

sieren, beispielsweise indem sie nachbar­
schaftliche Sozialgestalten aufbauen, un­
terstützen und mitgestalten. Dies könnte, 
muss aber nicht in der Form der kleinen 
christlichen Gemeinschaften mit "Bibeltei­
len" geschehen, wenngleich gerade in Afri­
ka diese nachbarschaftlichen Sozialformen 
die afrikanischen Kirchen vor einer Auflö­
sung in immer größere Seelsorgsgebiete 
gerettet haben.10 An diesem Beispiel wird 
übrigens deutlich, wie sehr ein überregio­
naler Austausch zwischen den Ortskirchen 
der Erdteile Not tut. Denn von dieser pas­
toralen Strategie hätte man auch für den 
deutschsprachigen Raum lernen können, 
nämlich jede größere Seelsorgeeinheit zu­
gleich mit um so intensiveren kommu­
nikativen Aufforstungen überschaubarer 
pastoraler Einheiten zu verbinden; etwa 
dadurch, dass bestehende kleinere Pfarrge­
meinden nicht marginalisiert werden, aber 
auch dadurch, dass neue Formen der Vis­
a-Vis-Begegnung zwischen Christen und 
Christinnen entdeckt und aufgebaut wer­
den: zusammen mit einer gesteigerten in­
haltlichen Orientierung (etwa, wie dort, in 
einem konstitutiven Bibelbezug). Immer­
hin ist die Zahl der Katholiken und Katho­
likinnen, die mittlerweile den in der Kom­
munikation überschaubaren Freikirchen 
zugeneigt sind, im Ansteigen. In der Pasto­
ral "rückt" die Welt der Kirchen ebenfalls 
zusammen, in analogen Problemen und 
möglichen Lösungen. 

Indem ich die soziologischen, und 
darin auch theologisch bedeutsamen Ein-

9 Vgl. zum Konzept der Gesamtpastoral R. Bucher, Jenseits der Idylle. Wie weiter mit den Ge­
meinden?, in: R. Bucher (Hg.), Die Provokation der Krise, Würzburg 2004,106-130; ders., Die 
Neuerfindung der Gemeinde und des Pfarrgemeinderats, in: Lebendige Seelsorge 55 (2004), 
18-22; ders., Neue Zeiten und welche Kirche? Die Konstellationen des Religiösen und die Re­
aktionen der Pastoral, in: W. Krieger/B. Sieberer (Hg.), Wie religiös ist diese Welt?, Limburg 
2002, 25-51. 

10 K. Vellguth, Asian Integral Pastoral Approach - Entstehung und Kontextualisierung eines Pas­
toralansatzes, Dissertation (Manuskript); Tübingen 2004. 



234 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

wände von Michael Ebertz gegenüber den 
pfarrlichen Ortsgemeinden ernst nehme 
und ihrer darin aufgezeigten Ambivalenz 
zustimme," räume ich der Pfarrgemeinde 
nur dann weiterhin eine besondere Be­
deutung gerade in der angesprochenen 
Transformation der Pastoral ein, wenn sie 
sich selber transformiert und sich in ihrer 
Partialität zu anderen Seelsorgeformen 
wahrzunehmen und einzuschätzen ver­
mag: Dass sie nicht an neuen Lebensräu­
men der Pastoral vorbeigeht, sondern 
diese erkennt und außerhalb ihrer selbst 
unterstützt; dass sie nicht am sozialen 
Nahraum vorbeigeht, sondern überschau­
bare Begegnungsformen sieht und mit­
trägt; dass sie die Vielfalt der Menschen 
wahrnimmt und fähig wird, sie an ande­
re pastorale Sozialgestalten "abzugeben"; 
dass sie durchlässiger wird zwischen innen 
und außen, die einen nicht ab- und die 
anderen nicht ausschließt; dass sie Ge­
schmacksgrenzen nicht zu Sozialgrenzen 
werden lässt, beziehungsweise dass sie kei­
nen geschmacklichen Raum besetzt, ohne 
gleichzeitiges Bewusstsein, darin nur einen 
Teilbereich von Kirche zu gestalten; dass 
die Adressaten und Adressatinnen mit ih­
ren Erfahrungen, Lebensereignissen, Er­
lebnisstilen und Kommunikationsmög­
lichkeiten in den Blick kommen, so dass 
sich die Strukturen der Pfarrgemeinde 
nach innen in dem gleichen Maße verän­
dern, in dem sie nach außen die anderen 
pastoralen Vollzugsorte in ihrer gleichstu­
figen theologischen und kirchlichen Qua­
lität zu sich selbst anerkennt. 

Dies wäre eine künftige Gesamtpas­
toral: Ereignisnah flexibel und alltagskon­
tinuierlich stabil, klein beweglich und 
groß vernetzt, wenig zentralistisch und 
doch dachgeschützt, niederschwellig und 

11 Vgl. Ebertz, Aufbruch (s. Anm. 8), 80-121. 

anspruchsvoll: für Menschen mit loser 
Bindung (eher prozessorientiert als auf 
längere Zeit), für Menschen mit dichter 
und dauerhafter Anbindung. Bedingung 
dafür sind die gegenseitige Achtung der 
unterschiedlichen Vollzugsweisen der Pas­
toral, von Gemeinde- und Krankenhaus­
seelsorge, von Jugendarbeit und City­
pastoral, ein gegenseitiges Voneinander­
Wissen, das für die anderen auskunftsfähig 
ist, und schließlich die Fähigkeit, Men­
schen wieder an andere Bereiche abzu­
geben und die Übergänge sanktionsfrei 
zu gestalten. So dass die Passagen immer 
auch zugleich eine Mischung und Durch­
mischung der ursprünglichen oder neuen 
pastoralen Einheiten mit sich bringen, bei 
gleichzeitiger Einsicht, dass diese Durch­
mischung in den unterschiedlichen Insti­
tutionen und Initiativen auch unter­
schiedlich stark sein darf. 

2.2 "Gemeinden" in der Gesamt­
pastoral 

In dieser Vielfalt der pastoralen Ge­
genwart der Kirche unter den Menschen 
möchte ich eine Unterscheidung einbrin­
gen, die ich mit dem Gemeindebegriff prä­
zisieren will. Wenn in allen diesen Gegen­
wartsweisen der Kirche in der Gesellschaft 
tatsächlich die Kirche gegenwärtig ist, stellt 
sich noch einmal die Frage, wann es sich 
dabei um eine Gemeinde handelt. Kirche 
ist immer gegenwärtig, wo "zwei oder drei 
in Christi Namen versammelt sind" (vgl. 
Mt 18, 20). In seinem Namen sind Men­
schen versammelt, wo sie in den Leiden­
den (zum Beispiel in der Krankenpastoral) 
und in den Bedrängten und Benachteilig­
ten (wie in den Bereichen der Diakonie) 
Christus selbst begegnen (vgl. Mt 25, 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 235 

35-40). Und in seinem Namen sind die 
Gläubigen versammelt, wenn sie in Bibel­
kreisen oder in der Erwachsenenbildung 
sein Wort hören beziehungsweise von der 
christlichen Botschaft her ihr Leben und 
ihr Handeln bedenken. Es liegt auf der 
Hand: Was zur Gesamtidentität der Kirche 
gehört, nämlich ihr Vollzug in Verkündi­
gung und Diakonie, in Liturgie und Ge­
meinschaft, kommt nicht immer zusam­
men an jedem kirchlichen Ort vor, son­
dern mit unterschiedlichen Schwerpunk­
ten, je nach Situation und Bedürfnissen 
der Menschen. 

In den Transformationsprozessen der 
kirchlichen Pastoral im Spannungsfeld 
von Pfarrgemeinde, kategorialer Pastoral 
und lebensraumorientierter Pastoral plä­
diere ich für einen ganz bestimmten Ge­
meindebegriff gegenüber anderen Sozial­
formen der Kirche. Dass viele pastorale 
Orte "nur" Ausschnitte der kirchlichen Ge­
samtidentität repräsentieren, ist um der 
jeweils betroffenen beziehungsweise bean­
spruchten Menschen willen ebenso not­
wendig, wie es unerlässlich bleibt, dass es 
kirchliche Gemeindeformen gibt, in denen 
in annähernder Weise die gesamte Iden­
tität zum Vorschein kommt, vor allem, was 
das Verhältnis von Sakrament und Glaube, 
von Eucharistie und Gemeinschaft, von 
Verkündigung sind Diakonie anbelangt. 
Von Anfang an, schon mit den ersten Ge­
meinden, wie sie im Neuen Testament be­
gegnen, gehören die Taufe und das Her­
renmahl zum zentralen Selbstvollzug der 
Kirche. Ich schlage vor, den Gemeindebe­
griff deshalb für alle jene Gemeinschafts­
formen der Kirche zu reservieren, in denen 
in ausdrücklicher Weise Gemeinschaft 
und Botschaft miteinander verbunden 
sind. Es wäre aber ein Missverständnis, 
den Gemeindebegriff deshalb nur für be­
stehende Pfarrgemeinden zu reservieren 

(unter denen es ohnehin zunehmend Pfar­
reien gibt, in denen längere Zeit die Eucha­
ristiefeier gar nicht mehr gefeiert wird), 
vielmehr bewegt sich dieser Gemeindebe­
griff quer zu allen Formen der Pastoral 
und kann in allen präsent sein, sei es zeit­
lich begrenzt, sei es kontinuierlich. So 
können Pfarreien Gemeinden sein, so sind 
die klösterlichen Gemeinschaften Ge­
meinden, so ist eine Krankenseelsorge Ge­
meinde, insofern sich darin die Sakra­
mente der Krankensalbung und der Eu­
charistiefeier in der Krankenhauskapelle 
ereignen. 

Die notwendige Pluralisierung der 
Pastoral in die Gesellschaft hinein und die 
Forderung ihrer Vernetzung nach innen 
und nach außen dürfen also nicht zu ei­
ner "Totalkategorialisierung" kirchlicher 
Selbstvollzüge und damit zu einer relati­
ven Auflösung ihrer Sammlungsidentität 
führen, wie sie in der gemeindlichen Pas­
toral erlebt wird. Denn Letztere lebt nicht 
nur von der Kommunikation mit der Ge­
genwart, sondern auch mit der Vergan­
genheit, vor allem mit der biblischen. Die 
Differenzierung der Pastoral benötigt flan­
kierende Strategien zur Sicherung der 
kirchlichen Gesamtidentität: einmal die 
horizontale Vernetzung durch Passagen, 
zum anderen die vertikale Verwurzelung 
in der christlichen Tradition durch die Ge­
meinden. Sollten die Pfarrgemeinden dies­
bezüglich versagen, weil sie die angespro­
chenen Transformationen in eine Gesamt­
pastoral hinein nicht mitmachen, sondern 
sich sperren, oder weil ihnen die sakra­
mentale Integralität entzogen wird, dann 
sind neue Integrationsorte kirchlicher 
Identität zu suchen, in denen die ange­
sprochene Sammlungsidentität der Kirche 
erlebt werden kann. 

Dabei darf man die gemeindlichen 
Formen und die anderen Präsenzformen 



236 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

der Kirche nicht im Gegensatz zwischen 
"eigentlich" und "uneigentlich" verstehen. 
Vielmehr wird in der sakramentalen Ge­
stalt erlebt, was auch in den anderen Voll­
zugsformen der Kirche der Fall ist, näm­
lich dass dann, "wenn zwei oder drei in 
seinem Namen versammelt sind", Christus 
gegenwärtig ist, beziehungsweise dass er 
gegenwärtig ist in der Begegnung mit von 
Leid und Ungerechtigkeit betroffenen 
Menschen. Dies gilt auch für das Verhält­
nis von sakramentaler Liturgie auf der ei­
nen und neuen liturgischen Formen im 
Sinne einer "Ritendiakonie" als Dienst an 
Fernstehenden und Nichtglaubenden auf 
der anderen Seite. Die Eucharistie und die 
anderen Sakramente bleiben Quelle auch 
dieser sakramentalen Liturgien, aber nicht 
so, dass die Eucharistie diese abwerten 
müsste, sondern dass die gnadenhafte Vor­
gegebenheit, wie sie in der Eucharistie ge­
feiert wird, auch in den anderen liturgi­
schen Formen präsent ist. Es ist gewisser­
maßen das gleiche "Wasser", das von dieser 
Quelle aus alle anderen pastoralen Orte 
benetzt und zur Erfahrung der Gnade wer­
den lässt. Und von diesen Orten selbst 
fließt dann wieder Lebenswichtiges zurück 
in die Feier der Eucharistie, in die in ihr 
ohnehin angelegte Universalität für das 
Leben der Menschen und für die Über­
schreitung der Grenzen. Von daher gibt es 
auch so etwas wie eine Passagenfähigkeit 
der kirchlichen Sakramente und der ande­
ren Rituale zueinander, die geschenkt ist 
und ins gläubige Bewusstsein treten darf. 
Der durchaus theologisch benennbare 
"Mehrwert" der Eucharistiefeier im Kon­
text der expliziten Erinnerung von Leben, 

Kreuz und Auferstehung Christi (gewis­
sermaßen diese Dialektik zwischen der 
Quelle des Wassers und dem Wasser 
selbst) ist ja kein Mehrwert, auf den die 
Menschen sich etwas einbilden könnten, 
als hätten sie ihn geleistet. Er ist selbst ein 
Geschenk, das sich verschenken und ver­
schenkt sein will. 

Die expliziten Gemeindeformen blei­
ben allerdings deswegen wichtig, weil sie 
die Möglichkeit bieten, in der gesamten 
pastoralen Landschaft Menschen, die sich 
dafür öffnen und entsprechend nachfra­
gen, auf solche Gemeinschaftsformen der 
Kirche aufmerksam zu machen; dort dür­
fen sie die sakramentale Ausdrücklichkeit 
dessen erleben, was sie in ihrem Bereich 
erfahren und tun. In Zukunft wird es wohl 
immer mehr jene vorübergehenden ge­
meindlichen Formen geben, in denen 
punktuell oder über eine gewisse Zeit hin­
weg Sakrament und Leben zusammen er­
fahren werden (wie etwa bei einer sakra­
mentalen Feier von Taufe oder Eucharistie 
bei einem entsprechenden Anlass in einem 
lebensraumorientierten Pastoralbereich). 
Diesen gegenüber werden allerdings jene 
gemeindlichen Formen notwendig sein 
und bleiben, in denen kontinuierlich Sak­
rament und Leben verbunden werden, 
auch "stellvertretend" für die anderen Be­
reiche, wo dies nicht geschieht.12 Gegen­
wärtig geschieht dies noch hauptsächlich 
in den Pfarrgemeinden. Dies kann sich 
aber in Zukunft verändern, so dass immer 
noch einmal genauer hinzuschauen ist, wo 
sich eine vorübergehende oder kontinuier­
liche Gemeinde befindet. 

12 Zu diesem Begriff der Stellvertretung in der Kirche vgl. O. Fuchs, "Stellvertretung" - paradoxe 
Macht der Liebe, in: M. Gielen/J. Kügler (Hg.), Liebe, Macht und Religion, Stuttgart 2003, 
357-378, 375ff. 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 237 

3. Ämterstrukturelle Anerkennung 
vorhandener Berufungen und 
Tätigkeiten. 
Wider den kirchlichen Suizid! 

Hinsichtlich der pastoralen Berufe 13 
stehen wir nach wie vor vor einem ekkle­
siogenen Problem, das unbedingt in ab­
sehbarer Zeit gelöst werden muss, und das 
ist das theologisch unangemessene und 
kirchen praktisch höchst destruktive Ver­
hältnis von bestehenden Berufungen und 
offiziellen kirchlichen Strukturbedingun­
gen, das viele Berufungen weder wahr­
nimmt noch ämtertheologisch richtig 
identifiziert. So haben wir bei den Diako­
nen, bei den Theologen und Theo}oginnen 
im pastoralen Dienst wie auch bei den 
Gemeindereferenten und -referentinnen 
immer auch eine beträchtliche Anzahl von 
Berufungen,14 die eigentlich in den pres­
byteralen Dienst aufgenommen werden 
müssten, vor allem, wenn sie bereits als 
Ansprechpartner und Ansprechpartnerin­
nen gemeindeleitende Dienste ausüben. Es 
sind dann jene, die in ihrer Tätigkeit der 
geistlichen Gemeindeleitung nahe stehen 
und von dieser Tätigkeit her, verbunden 
mit ihrer eigenen Berufungsspiritualität, 
dem sakramentalen Amt naherücken, in­
dem sie entweder so weit wie möglich, wie 
es das Kirchenrecht erlaubt, daran Anteil 
haben und eigentlich aufgrund ihrer 
Ordotätigkeit in den Ordo aufgenommen 
werden müssten. Die pastoralen Berufs­
gruppen sind berufungsmäßig und auch 
in ihren Funktionen in sich selbst geteilt in 
solche, die mehr von Taufe und Firmung 
ausgehend im Volk Gottes kirchenamtlich 

tätig sind und sein wollen, und solche, die 
eigentlich in das sakramentale Amt aufzu­
nehmen sind. In diesem Zusammenhang 
ist systematisch- und praktisch-theolo­
gisch neu darüber nachzudenken, warum 
in der katholischen Kirche das Leitungs­
amt kein "weltlich Ding", sondern mit 
einem spezifischen Sakrament verbunden 
ist. Wenn Sakramente prominente Voll­
zugsorte der Begegnung Gottes mit den 
Menschen sind, insofern sie äußere Zei­
chen für die darin geschenkte innere Gna­
de darstellen, so wäre dies auch für eine 
gnadentheologische Rekonstruktion des 
sakramentalen Amtes ernst zu nehmen. 15 

Wir hätten in den letzten Jahrzehnten 
genug presbyterale Berufungen gehabt, 
um die Pastoral bis zum heutigen Tag mit 
einer Struktur zu beschenken, in der so­
ziale überschaubarkeit und geistliche Ge­
meindeleitung nicht auseinander gerissen 
werden beziehungsweise in der nicht Laien 
stellvertretend für diejenigen Dienste über­
nehmen müssen, die sie eigentlich aus­
üben sollten, dies jedoch auf Grund der 
immer größeren Verhältnisbestimmungen 
von Seelsorgeeinheit und geistlicher Ge­
meindeleitung nicht tun können. 

Ich kann es nicht verstehen, dass die 
katholische Kirche nicht endlich diese sui­
zidale Strategie aufgibt, welche die Zer­
störung der innersten sakramentalen Ein­
heit der Kirche von Zeichen und Lebens­
vollzug eher riskiert als die Abschaffung 
der bestehenden Zulassungsbedingungen: 
wenig~tens stufenweise über die Abschaf­
fung des Ptlichtzölibats bis hin zur Zulas­
sung von Frauen zum sakramentalen Amt. 
Um der Berufungen von Männern und 

13 V gl. O. Fuchs, Welche pastoralen Berufe braucht eine zukunftsfähige Kirche?, erscheint in: Bibel 
und Liturgie 78 (2005) Heft 2. 

14 Von denen ganz zu schweigen, die sich von vorneherein aufgrund der Zulassungsbedingungen 
zum sakramentalen Amt gar nicht auf ihre mögliche Berufung befragen oder einlassen können. 

15 Vgl. dazu O. Fuchs, Identität des priesterlichen Amtes, in: Pastoralblatt 56 (2004), 131-139. 



238 Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 

Frauen willen und um unserer Gemein­
den willen steht die Aufgabe an, die andro­
zentrische Fixierung aufzulösen und die 
Lebensform des Zölibats als Pflichtzölibat 
zu entmonopolisieren und dazu noch an-

Weiterführende Literatur: 
Rainer Bucher (Hg.), Die Provokation der 
Krise, Würzburg 2004 
Michael N. Ebertz, Aufbruch in der Kirche, 
Freiburg 2003 
Walter Krieger/Balthasar Sieberer (Hg.), 
Gemeinden der Zukunft - Zukunft der 
Gemeinden, Würzburg 2001 

dere Lebensformen in den Blick zu neh­
men: die Lebensform einer Ehe im Hori­
zont der Treue Gottes zu den Menschen 
und die Lebensform einer besonderen Ar­
mut beispielsweise. Solange dies nicht ge­
schieht, werden wir mit strukturellen und 
ämtertheologischen Kompromissen und 
Verwerfungen das Schlimmste zu verhüten 
haben. Doch dies geht sehr auf Kosten der 
Beteiligten und Betroffenen. 

Interessant ist in diesem Zusammen­
hang, dass Bischof Joachim Wanke "bei 
der personellen Ausstattung dieser pries­
terlosen Stellen für katholische Ehepaare 
als eine ,Bezugsperson' (plädiert), und 
zwar mit dem theologischen Hintergedan­
ken, dass vielleicht im Ehesakrament auch 
so etwas grundgelegt ist wie ein Charisma 
der Leitung. Man hätte dann zumindest an 
solchen priesterlosen Stellen eine ,sakra­
mentale' Fundierung des ,Leitungsdiens­
tes', was immer sich daraus auch später 
entwickeln mag. "16 Wanke geht hier also so 
weit, nicht nur die eheliche Lebensform, 
sondern das Ehesakrament selbst als Basis 
der geistlichen Leitung aufzufassen. Auch 

dies wäre dann in einer noch theologisch 
und praktisch zu qualifizierenden Form 
ein sakramentales Amt, das über die Basis­
sakramentalität des gemeinsamen Pries­
tertums in Taufe und Firmung hinausgeht. 
Wie weit allerdings dann dieses matrimo­
niale Leitungsamt mit dem priesterlichen 
Leitungsamt zusammenhängt und worin 
die Differenz liegt, wäre noch zu erörtern. 
Jedenfalls dürfte ein solcher Vorschlag 
nicht dazu benutzt werden, die zölibatäre 
Form des priesterlichen Amtes zu perpe­
tuieren. Denn es ist sicher weiterhin mit 
priesterlichen Berufungen von verheirate­
ten Christen und Christinnen zu rechnen. 
Und es wäre genauer hinzuschauen, wie 
das "Leitungsteam" eines Ehepaares unter 
den gegebenen gesellschaftlichen Verhält­
nissen möglich ist und wie man/frau diese 
pastorale Kooperation zu Gunsten welcher 
pastoraler Vollzugsformen gestaltet. 

4. Schluss und Ausblick 

Dass Papst Johannes Paul 11. in dem 
von ihm ausgerufenen Jahr der Eucharistie 
gestorben ist, darf als Vermächtnis für die 
Zukunft ernstgenommen werden, den 
paulinischen Zusammenhang von eucha­
ristischem Leib Christi und ekklesialem 
Leib Christi für die Pastoral in permanen­
te Erinnerung zu bringen. Ohne das letzte 
Mahl Jesu mit seinen Jüngerinnen und 
Jüngern gäbe es die Kirche nicht. Und 
zugleich zeigt die Entwicklung der neu­
testamentlichen Gemeinden, dass es ohne 
die Kirche kein "Herrenmahl" gäbe. Was 
alle gegenwärtigen Befürchtungen und 
Aporien immer übersteigt, das ist die Hoff­
nung auf diesen Zusammenhang, nämlich 
dass die Kirche, noch bevor sie etwas ge-

16 ]. Wanke, Zukunft der (pfarr-)Seelsorge. Referat zum Studienhalbtag der Deutschen Bischofs­
konferenz am 7. März 2001 in Augsburg, Manuskript 5. 



Fuchs/Einige Richtungsanzeigen für die Pastoral der Zukunft 239 

leistet hat, Leib Christi ist (vgl. 1 Kor 
12,27), und auf der Basis dieser Vorgabe, 
dass Gott den Leib der Kirche permanent 
zusammenfügt (vgl. 1 Kor 12,24), alles tun 
kann, was für die Zukunft und für die je 
intensivere Kommunikation mit den Men­
schen notwendig ist. In der Eucharistie­
feier der Kirche feiern die Gemeinden 
diese Vorgegebenheit ihrer selbst, die sie 
nicht herstellen und sichern müssen, son­
dern die ein für allemal gesichert ist, und 
welche die Freiheit gibt, in die Zukunft 
hinein, bisherige strukturelle Sicherheiten 
aufzugeben, wenn es nötig ist. 

Dieses Geschenk, in dem sich die Kir­
che selber geschenkt ist, wird in der Eu­
charistie dankbar angenommen. Deswe­
gen ist sie das Zentrum der Kirche. Und 
deswegen darf die Kirche alles tun, damit 
dieser Zusammenhang zwischen Eucha­
ristie und Kirche in überschaubaren Ge­
meinschaften erlebbar wird, als Erfahrung 
der Sammlung und als Erfahrung der Sen­
dung, insofern in den Gemeinden auch für 
die Sozialgestalten der Kirche Eucharistie 
gefeiert wird, in denen dies um der adres-

satenorientierten Kommunikation (noch) 
nicht möglich ist, letztlich auch stellvertre­
tend für das insgesamte Volk Gottes, zu 
dem alle Menschen gehören. Hier wird die 
Vorgegebenheit der Pastoral Gottes uns 
gegenüber ebenso gefeiert wie die darin 
verwurzelte Verantwortung ernstgenom­
men wird, nach innen und nach außen 
entsprechend wahrzunehmen und zu han­
deln. 

Der Autor: Ottmar Fuchs, geb . .1945, Dr. 
theol. habil., Studium der Philosophie und 
Theologie in Bamberg und Würzburg. 1972 

Priesterweihe. 1977 Promotion und 1981 

Habilitation im Fach Pastoraltheologie. Stu­
dentenpfarrer und Mentor beziehungsweise 
Ausbildungsleiter für die Laientheologlnnen 
1977-1981 in Bamberg. Ab WS 1981/82 
o. Professor für Pastoraltheologie und Ke­
rygmatik an der Kath. -Theol. Fakultät der 
Universität Bamberg. Seit WS 1998/99 
o. Professor für Praktische Theologie an 
der Kath. -Theol. Fakultät der Universität 
Tübingen. 




